|  |
| --- |
| **周一4/28** |

**背诵经节**

**马太福音14:23** 既解散了群众，祂就独自上山去祷告。到了晚上，只有祂单独在那里。

**相关经节**

**马太福音 14:23**

**14:23** 既解散了群众，祂就独自上山去祷告。到了晚上，只有祂单独在那里。

**路加福音 6:12**

**6:12** 那些日子，耶稣出去上山祷告，整夜祷告神。

**马太福音 14:14-22**

**14:14** 耶稣出来，看见大批的群众，就对他们动了慈心，治好了他们的病人。

**14:15** 到了黄昏，门徒到祂跟前来，说，这是野地，时候已经晚了，请解散这些群众，他们好往村子里去，为自己买食物。

**14:16** 耶稣却对他们说，不用他们去，你们给他们吃吧。

**14:17** 他们就对祂说，我们这里除了五个饼两条鱼，再没有别的。

**14:18** 祂就说，拿过来给我。

**14:19** 于是吩咐群众坐在草地上，就拿着五个饼两条鱼，望着天祝福，擘开饼，递给门徒，门徒便递给群众。

**14:20** 众人都吃，并且吃饱了。他们拾起剩下的零碎，装满了十二篮子。

**14:21** 吃的人，除了妇女孩子，约有五千。

**14:22** 耶稣随即催门徒上船，在祂以先到对岸去，等祂解散群众。

**建议每日阅读**

在行了〔食饱五千人的〕神迹后，主就独自上山去祷告。

主没有与群众在一起留在所行神迹的结果里，乃是离开他们，在山上独自在祷告中与父在一起。我们若到一个地方去，有了极大的成功，我们会立即离开，还是会留下来享受这个大的成功？我们必须看见并跟从主耶稣的榜样。祂没有留在所行大神迹的结果里。祂独自上山去祷告。“独自”这辞很有意义。这意思是说，祂不让人知道祂去祷告；否则，他们会跟着祂。祂离开他们，独自在祷告中与父在一起。我喜欢这三句话：“在山上”、“在祷告中”、“与父在一起”。我们应当从主在这里的榜样学，操练在山上在祷告中与祂在一起。祂望着天，意思是祂不信靠自己。祂上山去，意思是祂要在祷告中与父在一起（《李常受文集一九九四至一九九七年》第三册，七○九至七一○页）。

与别人一起祷告是很好的，但通常我们需要独自祷告。我们与别人一起祷告时，无法像我们独自向主祷告时享受主那样深。甚至主耶稣也告诉我们，我们祷告时，要私下关上门，隐密地向那在隐密中察看我们的父祷告（太六6）。这样，我们就会感觉到祂与我们是何等亲，我们与祂是何等近。我们必须学习离开群众、家庭、朋友和召会里的圣徒，去到更高一层的“高山”。我们必须上得更高，远离较低一层属地的事物，独自与父在一起，隐密地与祂有亲密的交通。这就是“上山祷告”的意义。

我们需要来看，主耶稣为什么在这神迹之后，立即到山上去〔十四23〕。约翰六章二十七节告诉我们这个理由。这一节说，主在行了神迹之后说，“不要为那必坏的食物劳力，要为那存到永远生命的食物劳力，就是人子要赐给你们的，因为祂是父神所印证的。”主告诉那些得着祂喂养的人，不要寻求那必坏的食物，乃要寻求那存到永远生命的食物。我信主耶稣到山上，是这样祷告：“父啊，在你的祝福下，我向你祷告。你借着祝福喂养了五千人；但是父啊，他们只是寻求那必坏的食物。我仰望你祝福他们，使他们寻求那存到永远生命的食物。父啊，你知道我是你所差遣的那一位；只有我能给他们那存到永远生命的食物，但他们不是这样认识我。他们只知道我能行神迹，用物质的食物喂养他们。但他们却不知道，唯有我能给他们永远生命的食物。”

在约翰六章，主启示祂是从天上来的粮，也就是生命的粮。至终，祂告诉我们，这粮就是祂的话。“我对你们所说的话，就是灵，就是生命。”（63）三章三十四节说，祂是那说神的话并无限赐给那灵的一位。要这样认识祂，需要有启示，因此祂独自到山上为他们祷告（《李常受文集一九九四至一九九七年》第三册，七一○至七一二页）。

|  |
| --- |
| **周二4/29** |

**背诵经节**

**马太福音6:1** 你们要小心，不可将你们的义行在人前，故意叫他们注视；不然，在你们诸天之上的父面前，你们就没有赏赐了。

**相关经节**

**马太福音 6:1，3-15**

**6:1** 你们要小心，不可将你们的义行在人前，故意叫他们注视；不然，在你们诸天之上的父面前，你们就没有赏赐了。

**6:3** 但你施舍的时候，不要让左手知道右手所作的，

**6:4** 好叫你的施舍可在隐密中，你父在隐密中察看，必要报答你。

**6:5** 你们祷告的时候，不可像那假冒为善的人，因为他们爱站在会堂里，并十字街口祷告，为要叫人看见。我实在告诉你们，他们已经充分的得了他们的赏赐。

**6:6** 你祷告的时候，要进你的密室，关上门，祷告你在隐密中的父，你父在隐密中察看，必要报答你。

**6:7** 你们祷告，不可唠唠叨叨，像外邦人一样；他们以为话说多了，就必蒙垂听。

**6:8** 你们不可像他们，因为你们求祂以前，你们所需用的，你们的父早已知道了。

**6:9** 所以你们要这样祷告：我们在诸天之上的父，愿你的名被尊为圣，

**6:10** 愿你的国来临，愿你的旨意行在地上，如同行在天上。

**6:11** 我们日用的食物，今日赐给我们；

**6:12** 免我们的债，如同我们免了欠我们债的人；

**6:13** 不叫我们陷入试诱，救我们脱离那恶者。因

为国度、能力、荣耀，都是你的，直到永远。阿们。

**6:14** 因为你们若赦免人的过犯，你们的天父也必赦免你们；

**6:15** 你们若不赦免人的过犯，你们的父也必不赦免你们的过犯。

**建议每日阅读**

〔马太六章一节〕的“义”是指义行，如二至四节所说的施舍，五至十五节所说的祷告，及十六至十八节所说的禁食。毫无疑问，这些经节说到国度子民的义行。然而，实际上，这些经节暴露己和肉体。……当然，这些经节没有用“己”和“肉体”二辞，然而……在这十八节中，主用了三个例证—施舍、祷告和禁食—启示出我们是如何充满了己和肉体。

人那寻求荣耀自己的肉体，总想在人前行善，得人称赞。但国度子民在国度属天的管治之下，活在倒空、谦卑的灵里，以纯洁、单一的心行事，就不可在肉体里作什么，得人的称赞；乃必须凡事行在灵里，讨他们天父的喜悦（《马太福音生命读经》，二八七至二八八页）。

对于国度子民，神不仅是他们的神，也是他们的父；……他们不仅有人受造的天然生命，也有神非受造的属灵生命。因此，王在山上将国度的新律法颁布给他们，用意是要他们不凭着人堕落的生命，乃凭着父永远的神圣生命来遵行；不是要得人的荣耀，乃是要得父的赏赐。

〔在马太六章四、六、十八节，〕主都使用了“隐密”这辞。……我们必须在隐密中行义，因为我们的父是在隐密中。在四节主说，我们的父在隐密中察看。国度子民是天父的儿女，必须活在父的同在里，并顾到父的同在。……天父在隐密中的察看，必是他们在隐密中行义的激励。在这节主也说，父必要报答我们。这可能发生在今世（林后九10～11），或在来世作为赏赐（路十四14）。

在隐密中行义，结果乃是杀死己和肉体。今天如果不允许人在社会上显扬他们的善行，他们就不干了。……对我们国度子民而言，关于义行的基本原则是绝不要显扬自己。尽可能隐藏自己、遮盖自己并在隐密中行事。我们该隐藏到一个地步，正如主耶稣所说的，左手不知道右手所作的（太六3）。

虽然主说到赏赐（1、5），但这里重要的事不是赏赐，乃是在生命里长大。在明处长大的圣徒，不是健康的长大。我们都需要一些生命中隐密的长大，一些对基督隐密的经历。我们需要隐密地祷告主、敬拜主、接触主并与主交通，也许连最亲近我们的人，也不知道或领会我们在作什么。我们需要这些对主隐密的经历，因为这样的经历杀死我们的己和我们的肉体。虽然怒气和情欲很丑陋，但最阻挠我们生命长大的乃是己。己是最明显的，它喜欢公开在人面前行事。己喜欢在人面前行义。我们都必须承认，我们有这样的己，没有一人例外。那些行事总要公开显扬的人，就是满了己，满了肉体。己喜爱得人荣耀，肉体喜爱被人注视。……每当我们来到这段话时，我们必须领悟这段话乃是暴露我们的己和我们的肉体（《马太福音生命读经》，二八八至二九一页）。

|  |
| --- |
| **周三4/30** |

**背诵经节**

**马太福音6:6** 你祷告的时候，要进你的密室，关上门，祷告你在隐密中的父，你父在隐密中察看，必要报答你。

**相关经节**

**马太福音 6:6，18；17:1-9**

**6:6** 你祷告的时候，要进你的密室，关上门，祷告你在隐密中的父，你父在隐密中察看，必要报答你。

**6:18** 为要不叫人，只叫你在隐密中的父，看出你在禁食；你父在隐密中察看，必要报答你。

**17:1** 过了六天，耶稣带着彼得、雅各、和雅各的兄弟约翰，暗暗地领他们上了高山，

**17:2** 就在他们面前变了形像，脸面发光如日头，

衣服变白如光。

**17:3** 看哪，有摩西和以利亚向他们显现，同耶稣谈话。

**17:4** 彼得对耶稣说，主啊，我们在这里真好；你若愿意，我就在这里搭三座帐棚，一座为你，一座为摩西，一座为以利亚。

**17:5** 他还说话的时候，看哪，有一朵光明的云彩遮盖他们；看哪，又有声音从云彩里出来，说，这是我的爱子，我所喜悦的，你们要听祂。

**17:6** 门徒听见，就面伏于地，极其害怕。

**17:7** 耶稣进前来，摸他们说，起来，不要害怕。

**17:8** 他们举目不见一人，只见耶稣。

**17:9** 他们下山的时候，耶稣吩咐他们说，人子还没有从死人中复活，你们不要将所看见的告诉人。

**建议每日阅读**

那些只知道显扬己并炫耀肉体的圣徒，不会在生命里长大。真正生命的长大，乃是除去己。……我们该多多祷告，但不要让别人知道我们有多少祷告；这才是健康的。你若天天祷告而不告诉别人，或者不让别人知道，这表示你是健康的，并且你正在长大。然而，假定你一直告诉别人你有多少祷告，你若这样作，不仅要失去赏赐，你也不健康，不会在生命里长大。我们都必须承认，我们里面有狡猾的己、诡诈的肉体。……当我们独自在房间祷告的时候，我们常常盼望别人能听见。照样，我们行义，用意是要别人能看见。这样的愿望和用意是不健康的；这些指明我们不是在生命里长大。……你的义行若在隐密中，你就能确信自己是在生命里长大，并且是健康的。但无论何时你在义行上显扬自己，你就不健康。这样的显扬大大阻挠了你在生命里长大（《马太福音生命读经》，二九一至二九二页）。

宇宙指明神是隐藏的，神是隐密的。……我们也许看见了神所作的事，但我们没有人见过祂，因为祂总是隐藏的，总是隐密的。神的生命属于这样隐密和隐藏的性质。我们若凭着自己的生命爱人，这生命就想要在人面前炫耀自己。但我们若凭着神的爱爱人，这爱就始终是隐藏的。我们人的生命喜爱炫耀、公开显扬，但神的生命总是隐藏的。假冒为善的人就是有外面的表显，里面却空无一物的人。他所有的一切仅仅是外面的表演，里面没有实际。这完全与神的性情和祂隐藏的生命相对。虽然神的内涵极其丰富，但表显出来的只有一点点。我们若凭着这神圣的生命而活，也许会多多祷告，但别人不会知道我们祷告了多少。我们可能多多施舍，帮助别人，但没有人会知道我们给了多少。我们可能常常禁食，但这也不为人所知。我们里面可能有许多，但表显出来的却不多。这就是国度子民在行义一事上的性质。

这与属世之人的性质迥然不同。当世人捐出一百元时，他们就大作广告，好像他们捐了一笔很大的数目。但我们基督徒捐出一百元时，最好只让别人知道我们捐了一角。我们所作的比别人所看见的多。我们在天然的生命里，绝不能实行这样的施舍，只有在神圣的生命，不喜欢显扬的生命里，才可能这样实行。这是本段话的重点。

我们若认真要成为国度的子民，就必须学习凭着我们父隐藏的生命而活。我们不可凭着自己天然的生命而活，这生命总是炫耀自己。我们若凭着我们父隐藏的生命而活，我们会作许多事而不公开显扬。反之，我们所作的一切都会在隐密中，从人眼前隐藏。许多圣徒的传记显示他们在隐密中作了某些事，这些事常常到他们死后才为人所知。这是正确的路。……我们的祷告该在隐密中。……国度子民必须有密室祷告的经历，在隐密中接触他们的天父，经历对父隐密的享受，并从祂接受隐密的回答〔太六6〕（《马太福音生命读经》，二九二至二九三、二九五至二九六页）。

|  |
| --- |
| **周四5/1** |

**背诵经节**

**以赛亚书45:15** 救主以色列的神啊，你实在是自隐的神。

**相关经节**

**以赛亚书 45:15**

**45:15** 救主以色列的神啊，你实在是自隐的神。

**列王纪上 19:12**

**19:12** 地震后有火，耶和华也不在火中；火后有微小柔细的声音。

**约翰福音 20:14-17，24-29**

**20:14** 她说了这话，就转过身来，看见耶稣站着，却不知道是耶稣。

**20:15** 耶稣对她说，妇人，为什么哭？你找谁？马利亚以为是看园的，就对祂说，先生，若是你把祂移走了，请告诉我，你把祂放在哪里，我好去取祂。

**20:16** 耶稣对她说，马利亚。马利亚就转过身来，用希伯来话对祂说，拉波尼（意思就是夫子）。

**20:17** 耶稣对她说，不要摸我，因我还没有升到父那里；你往我弟兄那里去，告诉他们说，我要升到我的父，也是你们的父那里，到我的神，也是你们的神那里。

**20:24** 那十二个门徒中，有一个称为低土马的多马，耶稣来的时候，他没有和他们在一起。

**20:25** 其他的门徒就对他说，我们已经看见主了。多马却对他们说，除非我看见祂手上的钉痕，用指头探入那钉痕，又用手探入祂的肋旁，我总不信。

**20:26** 过了八日，耶稣的门徒又在屋里，多马也和他们在一起。门虽都是关的，耶稣却来站在当中，说，愿你们平安。

**20:27** 就对多马说，伸过你的指头来，摸我的手；伸出你的手来，探入我的肋旁。不要不信，总要信。

**20:28** 多马回答祂说，我的主，我的神。

**20:29** 耶稣对他说，你因看见了我才信，那没有看见就信的有福了。

**建议每日阅读**

〔神的儿女可能〕认识神是全能的神，是公义的神，是满有恩典和慈爱的神，却不认识神是一位自隐的神。

以赛亚〔在以赛亚四十五章十五节的〕表达是非常重的。他这话不是凭空说的，也不是想像出来的；乃是他根据许多的事实所产生出来的发表。他把那些事实都看过、都研究过了，就得到一个结论：“神啊，你实在是自隐的神。”当申言者看看神所作的事，看看以色列人在神手中的遭遇，看看神百姓的经历，就叫他不能不承认，神的确是一位自隐的神。以赛亚为什么会得到这一个结论？……那是因为神在以色列人中间，在以色列人身上，作了许许多多的事，但神却把自己隐藏起来。祂一直在作事，却一直是隐藏的。许多事都是祂作的，以色列人却不知道作事者是谁。所以有一天以赛亚就惊叹说，“神啊，你实在是自隐的神。”（《李常受文集一九五六年》第二册，八至九页）

我们的个性与神的个性截然不同。神喜欢隐藏，我们却喜欢显扬；神不求外在的显明，但我们没有外在的显明就不满意。

“以利亚是与我们性情相同的人”（雅五17），他受不住神这个试验。在迦密山顶，神是明显地与他同在。但神一隐退，以利亚就受不了。他就心灰意冷跑到山洞里去。当神问他说， “你在这里作什么？”他回答说，“我为耶和华万军之神大发妒忌；因为以色列人背弃了你的约，拆毁了你的坛，用刀杀了你的申言者，只剩下我一个人，他们还寻索要夺我的命。”（王上十九9～10）神知道以利亚的难处；祂知道以利亚愿意神是一位显明的神，但他不晓得神是自隐的神。于是神给他一个说明。在那里“有烈风大作”（11上），以利亚以为神在其中，但“耶和华却不在风中”（11中）。风后有地震，以利亚以为神必定在其中，但“耶和华却不在其中”（11下）。地震后有火；以利亚以为神是烈火，神该在其中了，但“耶和华也不在火中”（12上）。火后有微小柔细的声音，神就在其中（12下）。以利亚对神说，“只剩下我一个人。”（14）但神非常柔细地回答说，“有七千人是未曾向巴力屈膝的。以利亚，我是隐藏的神。我为自己留下了七千人，这是你所不知道的。”（参18）以利亚以为看得见的才算得数，但神是一位自隐的神。……神为祂自己留下七千人，是未曾向巴力屈膝的，但神的活动隐藏到连申言者以利亚都不知道。

你若把圣经好好地读过，就看见神有一个脾气，

就是不乐意显扬。祂不愿意在明处作事，乃喜欢在暗中作工。祂造了宇宙，祂就隐藏在宇宙中人所不知道的地方，以致人找不着祂。祂住在一个人里面，但……就连祂的门徒与祂同在三年半，还未能真正地认识祂。这在在告诉我们，祂是一直把自己隐藏着。有一刻祂把自己显出来，随后又隐藏回去（《李常受文集一九五六年》第二册，九至一○、一三至一四页）。

|  |
| --- |
| **周五5/2** |

**背诵经节**

**诗篇42:7** 你的瀑布发声，深渊就与深渊响应；你的波浪洪涛，都漫过我身。

**相关经节**

**诗篇 42:7**

**42:7** 你的瀑布发声，深渊就与深渊响应；你的波浪洪涛，都漫过我身。

**以赛亚书 37:31**

**37:31** 犹大家所逃脱余剩的，仍要往下扎根，向上结果。

**使徒行传 6:7；12:24；19:20**

**6:7** 神的话扩长起来，在耶路撒冷门徒的数目大为繁增，也有大群的祭司顺从了这信仰。

**12:24** 但神的话却日见扩长，越发繁增。

**19:20** 这样，主的话便强有力的扩长，而且得胜。

**马太福音 13:20-21**

**13:20** 又有那撒在石头地上的，就是人听了道，立刻欢喜领受，

**13:21** 只因他里面没有根，不过是暂时的；一旦为道遭遇患难或逼迫，就立刻绊跌了。

**建议每日阅读**

所有的深处，只能因着深处的呼喊才能有响应〔诗四二7〕。浅的东西，永远摸不着深的；在外面的，也永远摸不着里面的。深处只能与深处响应。……别人的深处，只能与你的深处响应。……如果深处没有东西出来，你得着的帮助就不过是浮浅的。……我们要看见深处的紧要。凡不是从深处出来的，就永远不能达到深处。你如果不从深处得着益处，得着帮助，你就不能从深处有东西出来。因此，我们如果要在属灵的事上帮助人，就必须从深处有东西出来。你在神面前如果不往深处去，你就没有法子得着别人。你的发表如果不是从深处出来的，尽管你能得着别人的情感，你能得着别人的理想，你能使人流泪，你能使人快乐，你能使人一时兴奋，但是，你不能摸着人的深处。是深处才能与深处响应（《倪柝声文集》第二辑第十七册，五一至五二页）。

传道、听道有一个原则，这原则就在主耶稣所说的那一个撒种的比喻里面。撒种的时候，有落在路旁的，有落在土浅石头地上的，有落在荆棘里的，有落在好土里的；这给我们看见，传神话语的时候，人的接受，有四种不同的态度。主耶稣告诉我们，在这几种不同的情形中，有一种叫作土浅石头地，上面是土，下面是石头。种子落在这一种的地上，长得顶快，但是，日头出来一晒，因为没有根，就枯干了。

什么是根呢？根是长在下面的。什么是叶子呢？叶子是长在上面的。换句话说，看不见的生命叫作根，看得见的生命叫作叶子。许多基督徒的难处就在这里：看得见的生命虽然有，但是看不见的生命却少得很。换句话说，人缺少隐藏在深处的生活。……你所有属灵的经历如果都是人所知道的，你就没有根。……如果你所有的经历都是显露的，那你所有的都是往上长的，不是往下扎根的。这样，你就是光有叶子没有根的人，你就是土浅的人。

在属灵的生命中，一面我们要看见什么叫作基督的身体，就是说，我们要有一个身体的生命；另一面我们也要看见，我个人从主得着来作肢体的那一分是顶个人的，那一点是我个人在神面前得着的，那一点是我在神面前应当守着的。如果不守着，我就失去我作肢体的特点，我在神的面前就没有特别的用处。神所给你的那一个特点，一显露，就要枯干了。

主耶稣在山上的教训是很特别的，一面祂说，“你们是世上的光。城立在山上，是不能隐藏的”〔太五14〕，是公开的；另一面，祂说，“你施舍的时候，不要让左手知道右手所作的，好叫你的施舍可在隐密中，……你祷告的时候，要进你的密室，关上门，祷告你在隐密中的父。”〔六3～4、6〕一面，……要作基督徒就公开地作基督徒，公开宣告说，我是基督徒；另一面，基督徒有许多的美德，是应当隐藏，不应当显露的。只有显在人面前的，没有隐藏在深处的，这样的人，是没有根的，是经不起试炼、经不起试探的。……求神作工在我们身上，使我们能往下扎根（《倪柝声文集》第二辑第十七册，五二至五四页）。

|  |
| --- |
| **周六5/3** |

**背诵经节**

**哥林多后书12:3-4** 并且我认得这样一个人，（或在身内，或在身外，我都不晓得，只有神晓得，）他被提进乐园里，听见不能言传的话语，是人不可说的。

**相关经节**

**哥林多后书 12:3-4**

**12:3** 并且我认得这样一个人，（或在身内，或在身外，我都不晓得，只有神晓得，）

**12:4** 他被提进乐园里，听见不能言传的话语，是人不可说的。

**以赛亚书 39:2-8**

**39:2** 希西家喜欢见使者，就把他的宝库，银子、金子、香料、和贵重的膏油，以及他整个军器库，并他所珍藏的一切，都给他们看；他家中和他所管治的全境之内，希西家没有一样不给他们看的。

**39:3** 于是申言者以赛亚来见希西家王，问他说，这些人说了什么？他们从哪里来见你？希西家说，他们从远方的巴比伦来见我。

**39:4** 以赛亚说，他们在你家里看见了什么？希西家说，凡我家中所有的，他们都看见了；我所珍藏的，没有一样不给他们看的。

**39:5** 以赛亚对希西家说，你要听万军之耶和华的话：

**39:6** 看哪，日子必到，凡你家里所有的，并你列祖积蓄到今日的，都要被带到巴比伦去，不留下一样；这是耶和华说的。

**39:7** 并且从你而出，你所生的子孙中，必有被掳去在巴比伦王宫里当太监的。

**39:8** 希西家对以赛亚说，你所说耶和华的话甚好。他又说，在我的年日中必有太平和稳固的景况。

**建议每日阅读**

许多弟兄姊妹经不起神的显现，经不起神的启示，什么时候得着了一点，他们就要吹号了，一下子什么人都知道了。……保罗……是何等的深！我们若能把神的东西保守七年已经够好了，但是保罗藏了十四年〔林后十二2〕。十四年之久，神的召会不知道保罗这个经历；十四年之久，使徒们不知道保罗这个经历。保罗是一个有根的人！

根是主要的问题。要有保罗的工作，就得有保罗的根；要有保罗的生活，就得有保罗的生命；要有保罗外面的能力，就得有保罗里面的经历。今天的难处，就是在神的儿女中藏不了属灵的东西，藏不了特别的经历。只要有一点的经历，就给许多人知道了。……这就是没有根。我们要求神给我们看见保罗的经历，带领我们往深处去（《倪柝声文集》第二辑第十七册，五四至五五页）。

以赛亚三十九章说到巴比伦王听见希西家病而痊愈，就送书信和礼物给他。希西家虽然蒙了神的恩典，却经不起神的恩典。圣经记载说，“希西家喜欢见使者，就把他的宝库，银子、金子、香料和贵重的膏油，以及他整个军器库，并他所珍藏的一切，都给他们看。”（赛三九2）他经不起试探。

那么，我们该不该作见证呢？见证是该作的，保罗也作见证，历世历代许多神的儿女都作见证。不过，作见证是一件事，喜欢显露自己的经历又是一件事。我们为着什么要作见证呢？是因为要人得着益处，不是因为自己喜欢讲。

作见证说神在你身上作了何等大的事是可以的，但是拿来当作新闻告诉人，就是显露自己，就叫作没有根。没有根，就是没有暗中的宝贝，……没有暗中的生命，……没有暗中的经历。有许多的经历，我们要留起来；如果不留起来，我们就要失去所有的了。

我们所有在神面前隐秘的东西，不能都拿出来。……神在里面动，我们才能动。有的时候，神要你对弟兄说话，你可不要把它压住了；你如果压住了，你就违反了肢体的律。肢体有一个律就是交通；你一压住，就不能流通。我们要积极，不能消极，我们要将生命给人。但是，一天到晚想自己，一天到晚说自己的事情，这一种的多话，这一种的显露，是要叫自己受攻击的。我们盼望一面知道什么是身体，知道身体上的流通，另一面我们在主的面前，有我们隐藏的部分，就是许多经历是人所不知道的。所有的根，都是不能显露的。

往深处去的，往下面扎根的，结局你就看见深渊与深渊响应。你里面有深的，人的深处就要被摸着。你只要里面动一动，人就得着帮助，人就要得着光，人就知道在那里有一件东西是他所不知道的。……没有深处，你只能用表面的工作得着人表面的感动。我们说了再说，只有深渊是与深渊响应的（《倪柝声文集》第二辑第十七册，五五至六○页）。

# 经历基督─与祂交通

# （大本诗歌415首）

1. 在祂同在的秘密处，我得安居何甘美！

在祂面前时常俯伏，所学功课何宝贵！

忧虑不能将我搅扰，试炼也不能压住；

每逢撒但引诱吼叫，我就到祂隐密处，

我就到祂隐密处。

1. 当我带着疲倦、干渴，来到祂的翅膀间，

就得荫庇、凉爽、快乐，活泉清澈而新鲜；

在此投身救主胸怀，彼此交通满香甜；

我虽尝试，也说不来祂那秘密的语言。

1. 但有一事是我所知：当我向祂诉苦情，

祂就耐心听我心事，并且鼓舞我萎灵。

你想从来祂不责备？那祂就是很虚伪，

如果祂是从来也未责备祂所见的罪。

1. 这隐密处如何美佳，如果你也愿知晓，

请去住在祂的荫下，就必尝到这味道；

若你的灵与祂相交，安静住于祂荣光，

你的脸面就必返照祂那荣美的形像。

|  |
| --- |
| **主日5/4** |

**背诵经节**

**哥林多后书4:13** 并且照经上所记：“我信，所以我说话；”我们既有这同样信心的灵，也就信，所以也就说话。

**相关经节**

**马太福音 5:3，8**

5:3 灵里贫穷的人有福了，因为诸天的国是他们的。

5:8 清心的人有福了，因为他们必看见神。

**哥林多后书 4:13，16-18**

**4:13** 并且照经上所记：“我信，所以我说话；”我们既有这同样信心的灵，也就信，所以也就说话，

**4:16** 所以我们不丧胆，反而我们外面的人虽然在毁坏，我们里面的人却日日在更新。

**4:17** 因为我们这短暂轻微的苦楚，要极尽超越的为我们成就永远重大的荣耀。

**4:18** 我们原不是顾念所见的，乃是顾念所不见的，因为所见的是暂时的，所不见的才是永远的。

**何西阿书 14:5-7**

**14:5** 我必向以色列如甘露，他必如百合花开放，如利巴嫩的树木扎根。

**14:6** 他的枝条必延伸，他的荣华如橄榄树，他的香气如利巴嫩的香柏树。

**14:7** 曾坐在他荫下的必归回，发旺如五谷，开花如葡萄树；他的名声如利巴嫩的酒。

**本周补充阅读：**《神人的生活》第14章

**全召会《创世记》真理追求**

**一年级--《创世记》通读**

|  |  |
| --- | --- |
| **经文阅读及抄写：** | 创十一10～32 |
| **指定阅读：** | 《创世记生命读经》第23-24篇 |

**二年级--《创世记》主题研读**

|  |  |
| --- | --- |
| **要点：** | 夏娃作为亚当的帮手和配偶 |
| **经文：** | 创二18～25 |
| **指定阅读：** | 《荣耀的召会》第2章 |
| **补充阅读：** | 《荣耀的召会》第3章；《神中心的思想》第3-4篇；《真理课程》第三级（卷一）第二课 亚当与夏娃；《从神的创造看神的心愿与目的》第7篇 |
| **问题：** | 请参阅召会网站 |