|  |
| --- |
| **周一8/26** |

**背诵经节**

**马可福音12:30** 你要全心、全魂、全心思并全力，爱主你的神。

**相关经节**

**马可福音 12:30**

**12:30** 你要全心、全魂、全心思并全力，爱主你的神。

**约翰福音 14:23**

**14:23** 耶稣回答说，人若爱我，就必遵守我的话，我父也必爱他，并且我们要到他那里去，同他安排住处。

**腓立比书 1:19-21**

**1:19** 因为我知道，这事借着你们的祈求，和耶稣基督之灵全备的供应，终必叫我得救。

**1:20** 这是照着我所专切期待并盼望的，就是没有一事会叫我羞愧，只要凡事放胆，无论是生，是死，总叫基督在我身体上，现今也照常显大，

**1:21** 因为在我，活着就是基督，死了就有益处。

**加拉太书 2:20**

**2:20** 我已经与基督同钉十字架；现在活着的，不再是我，乃是基督在我里面活着；并且我如今在肉身里所活的生命，是我在神儿子的信里，与祂联结所活的，祂是爱我，为我舍了自己。

**哥林多后书 5:14**

**5:14** 原来基督的爱困迫我们，因我们断定：一人既替众人死，众人就都死了；

**哥林多前书 2:10**

**2:10** 但神借着那灵向我们启示了，因为那灵参透万事，甚至神的深奥也参透了。

**彼得前书 1:8**

**1:8** 你们虽然没有见过祂，却是爱祂，如今虽不得看见，却因信入祂而欢腾，有说不出来、满有荣光的喜乐，

**建议每日阅读**

我们基督徒应当保持清洁的良心，但我们基督徒生活主要的点，乃是活基督。活基督该是我们的目标。……活基督（该）是主要的。基督徒

生活中一切的难处都是由于我们不活基督。

当我们从事日常的活动，我们的生活不该是这些活动，乃该是基督。我们的心思该专注于基督，但这种心思的专注，在于我们对基督的爱。这就是为什么新约吩咐我们要爱基督（可十二30，启二4～5，约十四23，二一15～17，彼前一8）。我们若不爱基督，就不能活祂；爱祂是将我们全人专注于祂最好的路。一个年轻的母亲生了孩子，她的整个生活就是那个新生儿。对她而言，活着就是她的孩子。这是因为她对她孩子的爱。当我们爱基督爱到至极，我们全人就被祂占有，我们就活祂。这正是保罗的经历。……对保罗而言，继续活着是基督；即使他死了，也有益处（腓一21）。

活基督需要我们爱祂到至极。有时候我们被一件事物吸引，晚上就会梦见那个事物。……我们需要被基督吸引到这个地步（《李常受文集一九八九年》第三册，三八至三九页）。

我们若要领略并有分于神为我们命定并预备之深奥、隐藏的事，就不仅需要信祂，也需要爱祂（林前二9）。敬畏神、敬拜神、信神（就是接受神），都还不够；爱祂是不可缺的。爱神的意思，是把我们全人，灵、魂、体，连同我们的心、魂、心思和力量（可十二30），都完全摆在祂身上。这就是说，我们全人都让祂占有，消失在祂里面，以致祂成了我们的一切，我们在日常生活里，实际地与祂是一。这样，我们与神就有最亲近、最密切的交通，能进入祂的心，领略祂心中一切的秘密（诗七三25，二五14），不仅晓得，更经历、享受并完全有分于神这些深奥、隐藏的事。

林前二章十节说，那灵参透万事。参透，原文的意思是指积极地探究；含示准确的知识，不是发现的，乃是探索而得的。神的灵探索神关于基督的深奥，并在我们灵里，向我们显示这深奥，使我们领略并有分。神的深奥指神深奥的事，就是基督在各方面作了我们的永分，为神所预定、预备，而白白恩赐我们的。这些是人心未曾想到的，但借着神的灵，在我们的灵里向我们启示出来。因此，我们若要有分于这些，就必须属灵。我们必须在我们的灵里行事为人，生活在我们的灵里，使我们能享受基督作我们的一切（《哥林多前书生命读经》，一七五至一七七页）。

当我们爱祂的时候，不仅祂的灵住在我们里面，祂自己也亲自向我们显现（约十四21）。这意思是说，当我们与所爱的那一位交通时，我们有祂的同在。……我们需要更多被带到子向我们的显现里，有父和子与我们一同安排住处（23）。我们需要借着爱主，而在主救恩的楼梯上往上去。然后主会亲自向我们显现，父和子会与我们一同安排住处，作我们的享受（《李常受文集一九八八年》第一册，四一九至四二○页）。

|  |
| --- |
| **周二8/27** |

**背诵经节**

**哥林多后书2:10** 你们饶恕谁什么，我也饶恕；我若曾有所饶恕，我所已经饶恕的，是在基督的面前，为你们饶恕的。

**相关经节**

**约翰一书 4:19**

**4:19** 我们爱，因为神先爱我们。

**哥林多后书 2:10；3:16，18；4:6-7**

**2:10** 你们饶恕谁什么，我也饶恕；我若曾有所饶恕，我所已经饶恕的，是在基督的面前，为你们饶恕的；

**3:16** 但他们的心几时转向主，帕子就几时除去了。

**3:18** 但我们众人既然以没有帕子遮蔽的脸，好像镜子观看并返照主的荣光，就渐渐变化成为与祂同样的形像，从荣耀到荣耀，乃是从主灵变化成的。

**4:6** 因为那说光要从黑暗里照出来的神，已经照在我们心里，为着光照人，使人认识那显在耶稣基督面上之神的荣耀。

**4:7** 但我们有这宝贝在瓦器里，要显明这超越的能力，是属于神，不是出于我们；

**撒母耳记上 16:7**

**16:7** 耶和华却对撒母耳说，不要看他的外貌和他

身材高大，我不拣选他。因为要紧的不是人怎样

看；人是看外貌，耶和华是看内心。

**以弗所书 1:18**

**1:18** 光照你们的心眼，使你们知道祂的呼召有何等盼望；祂在圣徒中之基业的荣耀，有何等丰富；

**提摩太前书 1:16**

**1:16** 然而，我所以蒙了怜悯，是要叫耶稣基督在我这罪魁身上，显示祂一切的恒忍，给后来信靠祂得永远生命的人作榜样。

**建议每日阅读**

神先爱我们（约壹四19），将祂的爱注入我们里面，并且在我们里面产生出爱来，使我们能用这爱爱神，并爱众弟兄（20～21）。……凡习惯恨弟兄的，就证明他不是住在神圣的爱里，也不是住在神圣的光中（二9～11）。我们住在主里面，就住在神圣的爱里，也住在神圣的光中，我们就不恨弟兄，反倒习惯爱他们，在神圣的光与神圣的爱里活出神圣的生命。

约翰在四章二十一节说，“爱神的，也当爱他的弟兄，这是我们从祂所受的诫命。”这里的诫命乃是弟兄相爱的诫命（二7～11，约十三34）。约翰在这里所写的可以简单概括如下：神就是爱，我们若住在神里面，就会用祂作我们的爱来爱弟兄。这是约翰在这些经节里的基本思想（《约翰一书生命读经》，三七六至三七七页）。

林后二章十节提到“在基督的面前”。保罗说，“你们饶恕谁什么，我也饶恕；我若曾有所饶恕，我所已经饶恕的，是在基督的面前，为你们饶恕的。”保罗在基督的面前饶恕一个弟兄。“面”在原文指眼睛周围的部分，其神色乃是内在思想和感觉的标示，将全人表明并陈明出来。眼睛周围的部分乃是一切内在思想和感觉的标示，表明一个人所想的是什么，里面的感觉如何。保罗在基督的面前，照着祂眼睛所表露祂全人的标示，饶恕那位弟兄。保罗不仅在主面前，也在基督内在感觉和思想的标示下生活。这是如此的深，如此的柔和，如此的细致。

我无法充分表达当我发现“面”这字的意义时，我里面的感觉。我在主面前屈膝说，“主啊，这么多年来，我从来不知道，我不仅必须活在你的同在里，还必须这样柔细地活在你面前。”我们不仅是活在祂的同在里，更是活在祂面前。……我们也许说，我们是在主的同在里生活、行事、为人；但有谁是在基督的面前行事为人？……在二章十节这里，有句话告诉我们，保罗就是这样的人，他一直在主眼睛的标示下，就是在主内在感觉和思想的标示下，在祂面前生活行动。

保罗注视主眼睛的标示，他知道他必须饶恕那位弟兄。他饶恕弟兄，不是照着自己的感觉，不是照着自己的思想，乃是照着那位内住在他里面者的感觉和思想。他在基督的面前行事为人。当他饶恕人时，他乃是在基督的面前饶恕人。他要让哥林多人晓得，他的饶恕，不是照着他自己，或照着他的肉体，乃是在基督的面前。这就是凭基督而活的意思。使徒保罗被消减到这样的地步，他绝不在自己面前行事为人；他乃是在基督面前，在基督的面光、思想中，在基督感觉和思想的表达下行事为人。活在基督的面前，是如此的柔细，如此的深。保罗是一个被消减到无有，只接受基督作他人位的人。他是在基督的面前行事为人（《李常受文集一九六七年》第二册，一九六至一九七页）。

|  |
| --- |
| **周三8/28** |

**背诵经节**

**以弗所书4:2-3** 凡事卑微、温柔、恒忍，在爱里彼此担就，以和平的联索，竭力保守那灵的一。

**相关经节**

**以弗所书 4:1-4**

**4:1** 所以我这在主里的囚犯劝你们，行事为人要与你们所蒙的呼召相配，

**4:2** 凡事卑微、温柔、恒忍，在爱里彼此担就，

**4:3** 以和平的联索，竭力保守那灵的一：

**4:4** 一个身体和一位灵，正如你们蒙召，也是在一个盼望中蒙召的；

**约翰福音 7:37-39**

**7:37** 节期的末日，就是最大之日，耶稣站着高声说，人若渴了，可以到我这里来喝。

**7:38** 信入我的人，就如经上所说，从他腹中要流出活水的江河来。

**7:39** 耶稣这话是指着信入祂的人将要受的那灵说的；那时还没有那灵，因为耶稣尚未得着荣耀。

**哥林多前书 1:2；10:3-4；12:13**

**1:2** 写信给在哥林多神的召会，就是给在基督耶稣里被圣别，蒙召的圣徒，同着所有在各处呼求我们主耶稣基督之名的人；祂是他们的，也是我们的；

**10:3** 并且都吃了一样的灵食，

**10:4** 也都喝了一样的灵水；所喝的是出于随行的灵磐石，那磐石就是基督。

**12:13** 因为我们不拘是犹太人或希利尼人，是为奴的或自主的，都已经在一位灵里受浸，成了一个身体，且都得以喝一位灵。

**建议每日阅读**

与神呼召相配的行事为人，第一项是保守一，第二项是长到元首基督里面，第三项是照着那在耶稣身上是实际者，学了基督。

我们要有以弗所四章二节所说的美德，就需要有变化过的人性。在我们天然的人性里，没有卑微、温柔、恒忍。但这些美德可以在我们变化过的人性，也就是耶稣的人性里找着。……柔和谦卑是耶稣人性的特征（太十一29）。在我们身上，任何看来是柔和谦卑的，都是假的，经不起任何真实的试验。赞美主，耶稣在祂复活生命里的人性，今天可以成为我们的！我们越被变化，就越有耶稣的人性。借着有复活基督的人性，我们自然而然地就有保守那灵的一所需要的美德（《以弗所书生命读经》，四六九、三七三至三七四页）。

在会幕及其四十八块包金的皂荚木竖板这幅图画中（出二六15～30），可以看见在三一神里真正的一。木板本身是彼此分开的，但在金子里乃是一。把板连接一起的闩也是用包金的皂荚木作成的。……金闩表征联结的灵，皂荚木表征人性，金表征神性。……这指明联结的灵不仅是神的圣灵，乃是圣灵调和了我们的灵。

这调和的灵可见于罗马八章。……（四节）的灵乃是我们人的灵调和着神的圣灵。不仅如此，十六节……清楚地指出调和的灵，也就是那灵同我们的灵。在那构成联结之闩的调和之灵里，有变化过的人性，带着卑微、温柔和恒忍的美德。

多年来我想要温柔、卑微，但是我一次又一次地失败。最终我学到，以弗所四章二节的卑微、温柔和恒忍，无法在我们天然的人性里找着；这些乃是变化过之人性的特征，也就是耶稣基督人性的特征。这变化过的人性及其所有的美德，是由联络之闩内的皂荚木所表征的。这指明在联结的灵里有变化过的人性，就是我们那被基督复活的生命变化过的人性。

保守那灵的一需要变化。……你若还没有被变化，你就没有保守一所需要的卑微和温柔。我们越被变化，就自然而然地越承受卑微、温柔和恒忍。这一切美德，都是我们借变化而得的产业。

那灵的一，是那些如同婴孩或儿童的基督徒不能保守的；唯有变化过的人，才能保守一。凡是天然和属肉体的人，无法温柔、卑微和恒忍。他们不能保守一，因为在他们天然的人里，没有什么能使他们保守一。所以，我盼望再一次强调，四章二节含示变化的需要。我们在一这事上有难处，因为我们太天然，太属肉体，也太在自己里面。但我们若被变化，我们就自然而然地保守一，因为在我们变化过的人性里有卑微、温柔和恒忍。

二节指明变化的需要，三节指明十字架的需要。我们需要变化，使我们有卑微、温柔和恒忍；我们也需要被十字架除掉，使我们有和平的联索。这样，我们就会保守那灵的一（《以弗所书生命读经》，三七四至三七七页）。

|  |
| --- |
| **周四8/29** |

**背诵经节**

**以弗所书 5:15** 你们要仔细留意怎样行事为人，不要像不智慧的人，乃要像有智慧的人。

**相关经节**

**以弗所书 4:15；5:15，18**

**4:15** 惟在爱里持守着真实，我们就得以在一切事上长到祂，就是元首基督里面；

**5:15** 你们要仔细留意怎样行事为人，不要像不智慧的人，乃要像有智慧的人；

**5:18** 不要醉酒，醉酒使人放荡，乃要在灵里被充满，

**马可福音 9:7-8**

**9:7** 有一朵云彩来遮盖他们，又有声音从云彩里出来，说，这是我的爱子，你们要听祂。

**9:8** 他们忽然周围一看，不再见一人，只见耶稣同他们在那里。

**歌罗西书 2:16-17**

**2:16** 所以不拘在饮食上、或在节期、月朔、或安息日方面，都不可让人论断你们，，

**2:17** 这些原是要来之事的影儿，那实体却属于基督。

**以弗所书 4:20-21**

**4:20** 但你们并不是这样学了基督；

**4:21**如果你们真是听过祂，并在祂里面，照着那在耶稣身上是实际者，受过教导，

**建议每日阅读**

凭着在灵里被充满而活着，乃是与神呼召相配之行事为人的第五项。这样与神呼召相配的行事为人，头四项乃是：保守一、长到元首里面、学了基督以及活在爱与光中。保罗在以弗所四章说到保守一、长到元首里面以及学了基督。在五章他说到活在爱与光中以及在灵里被充满而活着。因此，在五章有三个重要的辞：爱、光与灵。这一章的前十四节说到爱与光，后半段则说到调和的灵。

在灵里被充满（18），就是在我们重生的灵里，亦即在有神的灵内住于其中之人的灵里被充满。我们的灵不该是空的，乃该被基督的丰富所充满，成为神一切的丰满（三19）。五章十八节至六章九节所有的项目都关系到一件事，就是在灵里被充满。许多人读以弗所五章只注意一些细节，像作妻子的要服从自己的丈夫，或是作丈夫的要爱他们的妻子；但他们没有看见这一切美德的源头，乃是在灵里被充满。当我们在灵里被基督充满，成为神一切的丰满时，作妻子的就会服从丈夫，作丈夫的就会爱妻子，作父母的就会照顾儿女，作奴仆的就会顺从主人，并且作主人的也会合宜地对待奴仆。这一切事都是在灵里被充满的结果（《以弗所书生命读经》，五二○至五二一页）。

如果我们的灵是瘪的，就需要被“纽玛”（意即气—译者注）充满。我们需要来到属天的“充气站”，把我们的灵灌满“纽玛”。这样，我们就必在灵里被充满。按照以弗所三章，我们要被基督的丰富充满，成为神一切的丰满。如果我们的灵充满基督的丰富，我们在基督徒的生活中就不会有问题。

凭着在灵里被充满而活着，是与神呼召相配之行事为人的第五项。头一项是保守一，这是为着身体生活，就是召会生活。第二项是在一切事上长到元首基督里面，这是为着建造。接着，我们借着被摆在模子里，就是照着那在耶稣身上是实际者之生活的标准，学了基督。我们基督徒有一个高的标准，带着一个拔高的原则，来管制我们日常的行事为人。学基督乃是以祂为标准，并以祂的生活为原则。与神呼召相配之生活的第四项，乃是在爱里并在光中的生活。我们不仅要照着实际并凭着恩典生活，也必须活在爱里，并活在光中。我们必须是亲密地与神一同生活，并在祂面光中行事为人的人。我们的日常生活必须完全照着神的心意，并且是在祂的面前。如果我们有这四方面相配的行事为人，我们自然就会在我们的灵里被充满。

这五个项目安排的顺序很美妙。首先我们保守一，然后我们长到基督里。此后，我们学了基督，并活在爱与光中。最后我们就自然而然地在我们的灵里被基督的丰富所充满，成为神一切的丰满。从这种里面的充满，要生出服从、爱、顺从、关心，以及正确的基督徒生活、召会生活、家庭生活并社会生活中一切别的美德。所以，与神呼召相配之行事为人的第五项，乃是前四项的结果；也就是说，这是保守一、长到基督里、学了基督以及活在爱与光中的结果。当我们显出这五项与神呼召相配的行事为人，我们会有何等的生活！如果我们里面被充满，成为神的丰满，我们无论在家里、在召会中或是在社会里，就都没有问题。这是本篇信息的要点（《以弗所书生命读经》，五二一至五二二页）。

|  |
| --- |
| **周五8/30** |

**背诵经节**

**希伯来书12:11** 一切的管教，当时固然不觉得喜乐，反觉得愁苦；后来却给那借此受过操练的人，结出平安的义果。

**相关经节**

**耶利米书 48:11**

**48:11** 摩押自幼年以来，常享安逸，如酒在渣滓上澄清，没有从这器皿倒在那器皿里，也未曾被迁徙；因此，他的原味尚存，香气未变。

**希伯来书 12:11**

**12:11** 一切的管教，当时固然不觉得喜乐，反觉得愁苦；后来却给那借此受过操练的人，结出平安的义果。

**哥林多后书 2:14-15**

**2:14** 感谢神，祂常在基督里，在凯旋的行列中帅领我们，并借着我们在各处显扬那因认识基督而有的香气；

**2:15** 因为无论在那些正在得救的人中，或是在那些正在灭亡的人中，我们都是献给神的基督馨香之气：

**雅歌 4:16**

**4:16** 北风啊，醒起！南风啊，吹来！吹在我的园内，使其中的香气散发出来。愿我的良人进入自己园里，吃他佳美的果子。

**列王纪下 4:8-9**

**4:8** 一日，以利沙经过书念，在那里有一个大户的妇人，强留他吃饭。此后，以利沙每从那里经过，就转进去吃饭。

**4:9** 妇人对丈夫说，我看出那常从我们这里经过的是圣别的神人。

**建议每日阅读**

耶利米四十八章十一节……（描述）许多人

在神面前没有经过责打，没有经过试炼。……摩押人从幼年起，常享安逸，没有难处，没有痛苦。这一个安逸叫他变作什么种情形呢？像酒在渣滓上澄清。……那些用果汁作的酒，或者是用葡萄汁作的酒，如果只是在渣滓上澄清，下面就都是葡萄的渣滓。酒在上面，渣在下面。要彻底地澄清，需要把酒从这器皿倒到那器皿。……倒了一次还不行，因总有渣滓漏过去，所以还要找器皿再倒。……一直倒，一直倒，要倒到酒里一点渣滓都没有。神说，摩押从小就安逸，就像在渣滓上澄清的酒，从小就没有从这一个器皿倒到那一个器皿，所以他的渣滓老跟着他。你如果要除去渣滓，就要从这器皿倒到那器皿。一次一次地倒，倒到有一天，你下面的那些渣滓就倒光了。摩押是满了渣滓，虽然上面是清的，下面却从来没有倒过。没有经过试炼，没有受过责打的人，就是没有从这器皿倒到那器皿的人（《倪柝声文集第三辑》第四册，一七六至一七七页）。

安逸，并不是一件好事。弟兄姊妹，神要洁净我们，所以祂要管教我们，……所以祂要鞭打我们。千万不要以为安逸就是好。摩押的安逸，不过叫他永远是摩押！

这里有八个字讲得非常好：他的“原味尚存，香气未变”。因为没有从一个缸倒到另外一个缸，没有从一个锅倒到另外一个锅，没有从一个器皿倒到另外一个器皿，没有受神的管教，没有受神的对付，所以摩押的原味都在，摩押的香气从来没有变！

弟兄们，所以神要作事，神要把你的原味弄掉，神要把你的香气变过，神不要你的原味和香气。……你没有信主的时候是这一种味道，到了今天，你信主已经十年了，还是这一种味道。你信主以前的香气如何，现在仍旧是如何。这里的“香气”，在希伯来文里，意思就是“气味”，就是原来的味道。你在没有得救以前，是什么种味道的人，到了今天，仍旧是什么种味道的人，并没有改变。

神的管教是可宝贝的！祂要把我们连根拔起，从这器皿倒到那器皿。神给我们许多的管教，神给我们许多的对付，为要叫我们失去原来的味道，为要叫我们结出平安的果子，……就是义的果子。

请你们记得：果子是平安。人必须在神面前是平安的，才能得着果子。最怕的是在管教底下埋怨，在管教底下不平，在管教底下不服。在管教底下觉得愁苦是可以的，但是埋怨、不服，是不应该的。我看见许多人的难处，就是没有平安。所以在管教底下需要有平安的果子。你若是要结出平安的果子来，你就要先学习接受，先学习和神不争，先学习和神不闹意见。

……有了这个平安的果子，就自然而然有义的果子。……你里面的果子如果是平安，显出来的情形就是义。你里面如果有平安的果子，就自然而然有分于神的圣别。……我们是盼望神造一个东西在我们里面，那一个东西就是圣别的品格（《倪柝声文集第三辑》第四册，一七七至一八○页）。

|  |
| --- |
| **周六8/31** |

**背诵经节**

**哥林多后书4:16**所以我们不丧胆，反而我们外面的人虽然在毁坏，我们里面的人却日日在更新。

**相关经节**

**哥林多后书 4:16**

**4:16** 所以我们不丧胆，反而我们外面的人虽然在毁坏，我们里面的人却日日在更新。

**以弗所书 3:16-17**

**3:16** 愿祂照着祂荣耀的丰富，借着祂的灵，用大能使你们得以加强到里面的人里，

**3:17** 使基督借着信，安家在你们心里，

**约翰福音 3:6**

**3:6** 从肉体生的，就是肉体；从那灵生的，就是灵。

**哥林多后书 5:16-17**

**5:16** 所以我们从今以后，不按着肉体认人了；虽然按着肉体认过基督，如今却不再这样认祂了。

**5:17** 因此，若有人在基督里，他就是新造；旧事已过，看哪，都变成新的了。

**加拉太书 6:14-15**

**6:14** 但就我而论，除了我们主耶稣基督的十字架，别无可夸；借着祂，就我而论，世界已经钉了十字架；就世界而论，我也已经钉了十字架。

**6:15**受割礼不受割礼，都无关紧要，要紧的乃是作新造。

**建议每日阅读**

我们与生俱来的所是，无论好坏，无论有没有用，都是天然的，都会拦阻圣灵将神圣的生命构成到我们这人里面。为这缘故，我们天然的力量、天然的智慧、天然的聪明、天然的个性、天然的缺点、天然的美德和天然的属性，加上我们的性格和习惯，都必须被拆毁，好使圣灵在我们里面形成新的个性、新的性格、新的习惯、新的美德和新的属性。为了完成这重新构成的工作，神的圣灵在我们里面运行，用神圣的生命光照、感动、引导并浸透我们；祂也在我们的环境里作工，安排我们处境里的每一细节和人事物，好拆毁我们天然的所是。祂也许将某个人安排在我们家里，为要拆毁我们天然的快或慢。祂也许安排某些事，废掉我们天然的聪明或迟钝。祂也许安排另一种处境，拆毁我们天然的智慧或愚拙。祂用各种人事物拆毁我们天然人的各方面，为要将我们模成基督的形像（《倪柝声—今时代神圣启示的先见》，一一八至一一九页）。

住在我们灵里的圣灵，受我们外面之人的局限和拘禁。为这缘故，外面的人必须被破碎，使里面的人（带着圣灵的人灵）能得释放（参林后四16）（《倪柝声—今时代神圣启示的先见》，一二一页）。

为什么有的人经过多少年的对付，还是那么一回事呢？……有两个最大的原因：

第一，是因为他们住在黑暗里，……看不见神的手。神在那里作，神在那里拆毁，他们并不知道是神作的。他们缺少光，他们没有活在光里面。他们所看见的只是人，他们只看见人和他们作对；……只看见环境，以为环境太坏。……但愿神给我们一个启示，看见这是神的手，跪下来对主说，“这是你，这是你，我接受。”……至少要认识那对付我们的手，不是世人，不是我们家里的人，不是（圣徒），……是神对付我们。……凡是主所作的事，我们就接受，就相信，因为主所作的事不会错。

第二，是因为他们太自爱。……当神要把我们那个自爱的心除去的时候，我们要敬拜着说，“主啊！如果这是你的手，就让我从心里接受。”我们要记得，所有的误会，所有的不平，所有的不满，只有一个原因，就是我们私下的自爱。……许多时候发生问题，就是因为我们又在那里想拯救自己。……自爱是基本的难处。但愿主今天在我们里面说话，但愿我们能祷告说，“我的神啊！我看见了这一切都是出乎你。……你这样作，没有别的，就是要达到你的目的，好使你的生命能从我身上活出来。……我因为自爱，作了许多事来拯救我自己，所以耽误了你的时间。今天我看见你的手，我愿意将我自己奉献给你，我再一次将我自己交在你的手里。”

盼望主在我们身上打出一条路来，把我们外面的人拆毁到一个地步，让里面的人能出得来、能看得见。这是宝贵的事，这就是事奉主之人的路（《倪柝声文集第三辑第八册》，一七七至一八○页）。

# 追求与长进─我求更深

# （补充本诗歌406首）

1. 更深，更深，借着主的十架，

让我更深入；死与生命，二者连在一起

使流加深，主。哦主，我求更深，

天天作工我身；我全人各部，

直到全新于我主。

1. 更高，更高，在主生命里面；

主，我何低浅！借你生命我能更高，

更高─更高往上面。哦主，我求更高，

变化乃我需要─流中更加丰盛，

惟愿认识你生命。

1. 长大，长大，主在我里长大，

一天过一天。祂今流入我的一切生活─

这是祂所愿。哦主，长在我里，

逐日增加不已；知识不足应付，

必须长大并成熟。

1. 生活，生活，基督是我生活，

祂实际无限！小事，大事，任何事，

一切事─祂都在里面。每日活出基督，

时刻将祂流露，祂名你当呼求，

为得基督献所有。

1. 人位，人位，主是我的人位，

今住在我里。祂是我的口味，

态度，动作，哦，何等希奇！

主，你是我人位，安家在我心内；

作我生命一切，这是何等的联结！

1. 召会，召会，在众地方召会，

有圣灵的流；更深，更高，

基督是我生活，我被祂占有。

召会乃是基督各方面的显出；

主，我愿脱自己，为着建造你身体。

1. 建造，建造，召会得着建造，

靠经历基督；惟有如此才会产生建造，

除祂无别路。哦主，我今求告，

我愿被你建造，生命逐日加增，

为着新耶路撒冷。

1. 快来，快来，基督必要快来，

娶祂的新妇；在召会中我们准备等候，

身体得救赎。哦主，愿你快来─

此声出自心怀；我们赞美不住，

愿你快来，主耶稣！

|  |
| --- |
| **主日9/1** |

**背诵经节**

**帖撒罗尼迦前书2:12** 要叫你们行事为人，配得过那召你们进入祂自己的国和荣耀的神。

**相关经节**

**帖撒罗尼迦前书 1:5-9；2:7，10-12**

**1:5** 因为我们的福音传到你们那里，不仅在于言语，也在于能力和圣灵，并充足的确信，正如你们知道，我们在你们中间，为你们的缘故是怎样为人。

**1:6** 并且你们在大患难之中，带着圣灵的喜乐，领受了主的话，就效法我们，也效法了主，

**1:7** 以致你们成了马其顿和亚该亚所有信徒的榜样。

**1:8** 因为主的话从你们那里已经宣扬出来，不单在马其顿和亚该亚，就是在各处，你们向神的信心也都传开了，所以不用我们说什么；

**1:9** 因为他们自己正在传报关于我们的事，就是我们是怎样的进到了你们那里，你们又是怎样离弃了偶像转向神，来服事又活又真的神，

**2:7** 只在你们中间为人温和，如同乳母顾惜自己的孩子。

**2:10** 你们和神可以作见证，我们向你们信的人，是何等圣、义、无可指摘，

**2:11** 正如你们所知道的，我们怎样劝勉你们，抚慰你们，向你们作见证，待你们每一个人，好像父亲待自己的孩子一样；

**2:12** 要叫你们行事为人，配得过那召你们进入祂自己的国和荣耀的神。

**全召会《希伯来书》真理追求**

**一年级--《希伯来书》通读**

|  |  |
| --- | --- |
| **经文阅读及抄写：** | 来十11～18 |
| **指定阅读：** | 《希伯来书生命读经》第48篇 |

**二年级--《希伯来书》主题研读**

|  |  |
| --- | --- |
| **要点：** | 基督是更美之约的中保和保证人，也是立约之血 |
| **经文：** | 来七22；八6；十29；十二24；第九章 |
| **指定阅读：** | 《希伯来书生命读经》第64～65，69篇 |
| **补充阅读：** | 《出埃及记生命读经》第78～79篇；《经历基督作内里的生命》第3章；《生命经历的实际功课》第6～7章 |
| **问题：** | 1. 基督如何是新约的中保？
2. 基督是更美之约的保证人是什么意思？
3. 来十二24提到亚伯的血说了什么，所洒的血说了什么？
4. 如来十29所提到的，我们可能会怎样认为立约之血是俗物？
 |